
 

The Institution of Kingship and Its Correlation with the Sun God in Iranian Literature 
(from the Avesta to Early New Persian Poetry and Prose Texts) 

 
Yasna Aflaki* 

 Jaleh Amouzegar Yeganeh** 
Ameneh Zaheri Abdwand*** 
 
Abstract   
This research investigates the dynamic relationship between kingship and the solar deity in Iranian 
literature, tracing its development from Avestan texts through Middle Persian writings to early modern 
Persian prose and poetry. It explores how the sun’s attributes —its radiant light, life-giving energy, 
justice, and cosmic harmony—are woven into depictions of kings, affirming their divine authority. 
Adopting a text-focused approach, the research examines key sources such as the Yashts, Bundahiš n, 
Wizī dagī hā  ī  Zā dspram, and Ferdowsi’s Shahnameh, alongside Persian poetic texts. The findings 
highlight a recurring theme: the sun evolves from a daily source of light to a supreme deity, paralleled by 
kings portrayed as luminous, just, and life-sustaining figures. Enriched by comparisons with Near 
Eastern and Indian traditions, this connection reveals a purposeful continuity of mythological motifs in 
Iranian culture, vividly expressed through tangible solar imagery in literature. 
 

Keywords   
Kingship, Sun, Iranian Mythology, Early Modern Persian literature 
 
 
*PhD student.Department of Ancient Iranian Culture and Languages, Science and Research Branch, 
Islamic Azad University, (The First Author),  yasnaaflaki@gmail.com 
**The Professor, Department of Ancient Iranian Culture and Languages, Tehran University, 
jalehamouzegar@yahoo.com 
 
***The Assistant Professor, Department of Ancient Iranian Culture and Languages, Science and 
Research Branch, Islamic Azad University, zahrybdwndamnh@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:yasnaaflaki@gmail.com
mailto:jalehamouzegar@yahoo.com
mailto:zahrybdwndamnh@gmail.com


 

Introduction   
Across ancient Near and Middle Eastern cultures, a deep bond between earthly power and divine essence 
shaped the way rulers were perceived, often likening them to gods to cement their legitimacy. The idea 
of a supreme being—ruling the cosmos, upholding truth and order, and delivering justice—found its 
earthly echo in the institution of kingship. Human language, shaped by cultural narratives, often equated 
“God,” the ultimate authority, with the king, the pinnacle of earthly power. For example, Mesopotamian 
texts praise Marduk as the “Great Lord” and “King of the World” (Smith, 1982: 18-35), while Elamites 
honored Inshushinak as the “Lord of Susa.” Among these divine figures, solar deities stood out, revered 
for their life-giving light and warmth. This study investigates this dynamic in Iranian literature, from the 
Avesta to early modern Persian works, focusing on the symbolic ties between the sun and kingship and 
how these are expressed in literary traditions. 
 
Materials & Methods   
The research employs a text-oriented methodology, engaging directly with primary sources spanning 
three key phases of Iranian literature. For the ancient period, Avestan texts, particularly the Yashts, are 
analyzed; for Middle Persian, works such as Bundahiš n and Wizī dagī hā  ī  Zā dspram are explored; and 
for early modern Persian, texts such as Shahnameh and corpus data of the Academy of Persian Language 
and Literature has been utilized. The study begins with a comparative look at solar deities and kingship 
in Near Eastern and Indian cultures before focusing on Iranian texts to identify recurring themes. 
Emphasis is placed on concrete, observable connections—such as light and order—rather than abstract 
interpretations, ensuring a clear and evidence-based analysis of literary and cultural continuity. 
 

Discussion   
The sun’s rise to divine prominence unfolds in four stages: first, as a daily harbinger of light and life; 
second, as the source of creation; third, as a guardian against darkness; and fourth, as an all-seeing 
dispenser of justice. This trajectory, shared across ancient cultures, elevates the sun to a position of divine 
supremacy, a pattern vividly reflected in Iranian texts. In the Avesta, the sun (huuare-xš aē ta-) is 
celebrated as “immortal” and “radiant,” purifying the world (Yasht 6). In Bundahiš n, Gayō mart shines 
“bright as the sun,” his essence returning to it after death. In Shahnameh, Jamš id's solar brilliance and, 
Gayō mart’s luminescence tie kingship to divinity. Early modern Persian literature carries this forward 
with metaphors such as the “radiant sun of justice.” Comparisons with Mesopotamian kings, Egyptian 
pharaohs (sons of Ra), and Indian solar dynasties (Suryavamsha) reveal shared motifs, suggesting a 
broader Near Eastern tradition uniquely adapted in Iranian literature. 
 
Conclusion 
This study affirms a deep and evolving relationship between the sun and kingship in Iranian literature, 
anchored in the sun’s tangible attributes—light, life, and order—and expressed through vivid metaphors 



 

and imagery. From Avestan hymns to Middle Persian cosmology and early modern Persian literature, 
kings emerge as solar embodiments, bridging the divine and earthly realms. This continuity, enriched by 
parallels with Near Eastern traditions, points to a deliberate preservation of mythological themes that 
legitimize authority while reflecting Iranian cultural identity. The king, as a “sun” of justice and 
generosity, embodies a literary tradition that intertwines cosmic symbolism with earthly power, enduring 
across centuries. 
 
Bibliography 
Amuzegar, Zhaleh (2015). “Gayomarth.” Comprehensive History of Iran (Tārīkh-e Jāme‘-e Īrān), 

Volume 2, Mythological History of Iran. Tehran: Moin Publications. [In Persian] 

Anklesaria, B. T. (1956). Zand-Akasih (Iranian or Greater Bundahisn). Bombay. 

Anklesaria, B. T. (1964). Vichitakiha-i Zatsparam, with text and introduction. Bombay. 

Bahar, Mehrdad (2006). Bundahishn. Tehran: Toos Publications. [In Persian] 

Cassirer, Ernst (2024). Sprache und Mythos. Translated by Mohsen Salasi. Tehran: Morvarid 

Publications. [In Persian] 

Christensen, Arthur (2014). Les Types du premier homme et du premier roi dans les légendes de l’Iran. 

Translated by Zhaleh Amuzegar and Ahmad Tafazzoli. Tehran: Cheshmeh Publications. [In Persian] 

Condino, Meggin (2009). U.X.L Encyclopedia of World Mythology. Detroit: Gale. 

Eliade, Mircea (2014). Traité d'histoire des religions. Translated by Mani Salehi Allameh. Volume 1. 

Tehran: Niloufar Publications. [In Persian] 

Eliade, Mircea (2014). Mythes, rêves et mystères. Translated by Mani Salehi Allameh. Tehran: Parseh 

Book Translation and Publishing. [In Persian] 

Esfahani, Hamzeh (1988). History of Prophets and Kings (Tārīkh-e Payāmbarān va Shāhān). 

Translated by Jafar Shoar. Tehran: Amirkabir Publications. [In Persian] 

Evans, Veronica (1996). Egyptian Mythology. Translated by Bajelan Farrokhi. Tehran: Asatir 

Publications. [In Persian] 



 

Frye, Northrop (1993). The Educated Imagination. Translated by Saeed Arbab Shirani. Tehran: 

University Press Center. [In Persian] 

Iles Johnston, Sarah (2019). Religions of the Ancient World: A Guide. Translated by Javad Firouzi. 

Tehran: Qoqnoos Publications. [In Persian] 

Khaleghi Motlagh, Jalal (2007). Ferdowsi’s Shahnameh (Shāhnāmeh-ye Ferdowsī), Volume 1. Tehran: 

Center for the Great Islamic Encyclopaedia. [In Persian] 

Khaleghi Motlagh, Jalal (2007). Ferdowsi’s Shahnameh (Shāhnāmeh-ye Ferdowsī), Volume 2. Tehran: 

Center for the Great Islamic Encyclopaedia. [In Persian] 

 Madan, D. M. (Ed.). (1911). The Dinkard: The original Pahlavi text (Vol. 2). Bombay: The Fort Printing 

Press. 

Mostowfi, Hamdollah (2002). Tārīkh-e Gozīdeh. Tehran: Amirkabir Publications. [In Persian] 

Müller, Friedrich Max. (1997).  The Early Sociology of Religion, Volume II, Lectures on the Origin and 

Growth of Religion, Lecture VI. Routledge/Thoemmes Press. 

Pakzad, Fazlollah (2005). Bundahishn. Tehran: Center for the Great Islamic Encyclopaedia. 

Pourdavoud, Ebrahim (2001). Khordeh Avestā. Tehran: Asatir Publications. [In Persian] 

Pourdavoud, Ebrahim (2001). Yasna (Yasnā). Tehran: Asatir Publications. [In Persian] 

Pourdavoud, Ebrahim (2015a). Yashts (Yasht-hā), Volume 1. Tehran: Asatir Publications. [In Persian] 

Pourdavoud, Ebrahim (2015b). Yasht (Yasht-hā), Volume 2. Tehran: Asatir Publications. [In Persian] 

Pritchard, James B. (1969). “Hittite Historical Texts, translated by Albrecht Goetze”: Ancient Near 

Eastern Texts Relating to the Old Testaments. New Jersey: Princeton University Press. 

Rashedmohassel, Mohammad Taghi (2010). Dinkard VII (Dīnkard-i Haftum). Tehran: Institute for 

Humanities and Cultural Studies. [In Persian] 

Rosenberg, Donna (2022). World Mythology: An Anthology of Great Myths and Epics, Volume 1. 

Translated by Abdulhossein Sharifian. Tehran: Asatir Publications. [In Persian] 



 

Sanjana, D. D. P. (1896). The Karname I Artakhshir I Papakan: being the oldest surviving records of the 

Zoroastrian emperor Ardashir Babakan. Bombay: Education Society’s Steam Press. 

Smith, Gary V. (1982). “The Concept of God/The Gods as King in the Ancient Near East and the Bible”: 

Trinity Journal, Vol TRINJ, 03:1,18-38. 

Wilkins, W. J. (1913). Hindu Mythology: Vedic and Purānic. California: Thacker, Spink. 

Yamamoto, Hajime (2015). “Communication between the Gods and the Hittite King”. The 8th CISMOR 

Conference on Jewish Studies.  

 

 نهاد شهریاری و پیوستگی آن با ایزد خورشید در ادبیات ایرانی

 متقدم( تا متون نظم و نثر فارسی نو )از اوستا

 *یسنا افلاکی

 **ژاله آموزگار یگانه

 ***آمنه ظاهری عبدوند

  چکیده

ای که ارتباط خورشید با پردازد. به گونهمینوشتار حاضر به بررسی ارتباط و پیوند خورشید با نهاد شهریاری در متون ایرانی 

شود، سپس به برخی متون فارسی ترین متون به جای مانده در حوزۀ فرهنگی ایران، یعنی متون اوستایی آغاز میشهریاران، از کهن

ز این پژوهش، تحلیل شود. هدف ادر نهایت این پیوستگی در متون فارسی نو متقدم، به ویژه متون نظم، پیگیری می رسد ومیمیانه 

در پژوهش وار ارتباط نمادین و مفهومی میان خورشید و نهاد شهریاری از متون اوستایی تا ادبیات فارسی نو متقدم است. زنجیره

تصویری میان شاه و خورشید از متون باستانی )اوستایی( و میانه )پهلوی( تا -که  پیوند مفهومی این استفرضیۀ اصلی حاضر 

ای چون شاهنامۀ حماسی-چنین رویکردی را نه تنها در ادبیات رواییای پیوسته قابل ردیابی است. صورت زنجیرهتقدم بهفارسی نو م

شناختی یابیم. به لحاظ روشها نیز میسراییها و مدیحهفردوسی، که به نوعی حامل و راوی تاریخ و اسطوره است، بلکه در تغزّل

ای به تحلیل متنی و تطبیقی منابع اوستایی، پهلوی و آثار فارسی نو متقدم های پیکرهساس دادهو بر ا استمحور این مطالعه متن

زبان ای ایرانی، طی چندین قرن متمادی، شاهد آنیم که سخنور فارسیگیرد که در دورۀ پسااسطورهپردازد. این نوشتار نتیجه میمی

ای، اسطورهکند تا جایی که از شهریار، موجودی شبهرشید برقرار میدر امتداد اندیشۀ اساطیری، پیوندی میان شهریار و خو

های مشترک ایزد خورشید سازد. این پیوند در قالب تشبیهات و استعارات، با توجه به ویژگیدسترس و به نوعی مقدس میغیرقابل

 شود. و شهریار برقرار می

 * دانشجوی دکتری فرهنگ و زبانهای باستانی ایران، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.، )نویسندۀ مسئول( 

yasnaaflaki@gmail.com 

 ایران،  باستانی ایران. دانشگاه تهران.، تهران.، فرهنگ و زبانهای** استاد گروه 

jalehamouzegar@yahoo.com 

 های باستانی ایران واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.،*** استادیار. گروه فرهنگ و زبان

l.comzahrybdwndamnh@gmai 

 متون ایرانی باستان و میانه؛ فارسی نو متقدم شهریاری؛ خورشید؛ اسطوره های ایرانی؛ کلید واژه:

 

 .مقدمه۱

شود. خدایان در میانه و نزدیک باستان همواره پیوندی ناگسستنی و روشن میان نهاد قدرت با خدایان دیده می های شرقدر فرهنگ

 اند. ها و شرایط گوناگون به خدایان تشبث کردهاند و فرمانروایان در جایگاهفرمانروایان تشبیه شدههای متعددی به وجوه و ویژگی
کند و ناراستی و ناراستان عیار از نظم و راستی دفاع میای که بر تمام کیهان غالب است و مانند یک جنگجوی تمامپدیدهوجود  ایدۀ

ای عینی و تجربی دارد که همان شاه زمینی رساند، قرینهزیردستانش به زمینیان فیض می گذراند و به واسطۀرا از دم تیغ عدالت می

به ذهن انسان باستان، باید از تعابیری قیاسی که به تجارب و فرهنگ « خدا»زبان بشری، بنا بر طبیعتش، برای تقریب ایدۀ ت. اس

mailto:yasnaaflaki@gmail.com
mailto:jalehamouzegar@yahoo.com
mailto:zahrybdwndamnh@gmail.com


 

ترتیب مفهوم خدا که قدرتمندترین و والاترین موجودیت در تصور نکرد. بدیبود، استفاده میاین مردمان، در جوامع مختلف مربوط 

گرفت. برای بود قیاس شده و مورد توصیف قرار می« پادشاه»بشر است، در اغلب جوامع با بالاترین قدرت روی زمین که همانا 

و « ارباب بزرگ»با عنوان  (Marduk)النهرین باستان بارها از خدای مردوک مثال در آثار نوشتاری به جا مانده از تمدن بین

همچنین در  (.۳۵-۱۸: ۱۹۸۲شود )اسمیت، یاد می« ارباب کشور»و « مقامشاه عالی»با عنوان  (Bel) و از بعل« پادشاه جهان»

اب ارب»، در معنای لغوی (Inshushinak) ها، خدای بزرگ شوش، با نام اینشوشیناکیعنی عیلامی میان همسایگان شرقی این تمدن،

خورشیدی  شد. در عین حال از میان خدایان متعدد مردمان متمدن باستان، ایزدانمی در ادوار متوالی پرستیده « iسرزمین شوش

تاریخی شرق -در پهنۀ گستردۀ فرهنگی ،از آنچه در متون باستانی اند. به طور کلی،ناپذیر داشتههمواره نقشی پررنگ و اغماض

بخش همیشه مورد توجه بخش و به تبع آن حیاتای روشناییخورشید در مقام پدیدهشود چنین پیداست که می میانه و نزدیک، مشاهده 

  شده است.و احترام این مردمان بوده و البته ایزدی والامقام محسوب می

بخش جهان به یک الوهیت متعالی چهار مرحله را خورشید در راه رسیدن از مقام روشنایی (Max Müller)از نظر ماکس مولر 

بخشد، و به آنها زندگی نو می کندمیطی کرده است؛ در اولین قدم از آنجا که خورشید هر روز به هنگام صبح مردم را از خواب بیدار 

است که در ابتدای خلقت نیز به موجودات  ، هم اودهدمیدوم این موجودی که هر روز حیات نو  ۀحیات روزانه است. در مرحل ۀبخشند

اگر خورشید آغازگر روز است پس باید آغازگر آفرینش نیز باشد. در مرحلۀ سوم خورشید با دورکردن  ؛ یعنی،استدادهجان و حیات 

از چشم  ارکند. آنچه تاریکی و بارورکردن زمین، مدافع و محافظ موجودات است. در انتها خورشید بر همۀ موجودات نظارت می

بخش صرف، به یک ایزد بدین ترتیب مقام خورشید از روشنایی iiدهد.گناه تمیز میبیند. گناهکار را از بیمردمان پنهان است می

 کند.أس هرم ایزدان صعود میتدریج این ایزد به ربه .یابدوالا ارتقاء می

، چه مرد و چه (paganism) های خدایان دوران چندخداییویژگیکند که نقل می (William Jones) ادوارد مور از ویلیام جونز

: ۱۹۹۹ترین این خدایان خورشید است )مور، یابد، که اصلیشود و در نهایت به یک یا دو خدای اصلی تقلیل میزن، در هم ادغام می

شوند. شاهد هاد فرمانروایی مرتبط میدر مجموعۀ خدایان اقوام باستانی برخی از خدایان خورشیدی با نبدین ترتیب است که  .(۲۷۶

به جای مانده از دوران باستان است، که در آنها خورشید، به عنوان ایزدی که نماد اصلی اقتدار این گزاره، وفور منابع نوشتاریِ 

دار محافظ و نگهکننده، عنوان منبع جهانی نور و حیات، اغلب با پادشاه در هیئت تأمینشود. خورشید، بهسلطنتی است، معرفی می

کند. طبیعتِ چرخشیِ خورشید یعنی طلوع، رسیدن به اوج و غروب، منعکس کننده دوران سلطنت پادشاه، از نشستن نظم برابری می

ای بین ایزد خورشید عنوان واسطه عنوان یک فرمانروا و حاکمِ صرف، بلکه به به تخت سلطنت تا پایان سلطنت او است. پادشاه نه به

 «آمون»فرزند خدای خورشید بود. خدای خورشیدی  در مقام یک موجود الهی، شود. در مصر باستان فرعونمی ش دیدهو مردم

(Amun)  شأن بود، فرعون در باردار شدن ملکۀ مادر نقش داشت. از آنجا که رسیدگی به امور زمینی برای خدای خورشید دون

  شدند.خوانده می« خدای خورشید»النهرین گرفت. شاهان هیتی و بیندر هیأت فرزند او، این وظیفه را به عهده می
 خورشید"گفته: شود. کورتیوس های تاریخی مربوط به ایران نیز دیده میارتباط نهاد قدرت با خورشید در نقل قولالگوی مفهومی 

)به نقل از پورداود،  "درخشیدعلامت سلطنت و اقتدار ایران بوده و در بالای چادر شاه، صورت خورشید که از بلور ساخته شده می

جا که سهراب بر بلندی آن ؛استشاهنامۀ فردوسی، در داستان رستم و سهراب، به این مضمون اشاره کرده .( ۳۰۹: ۱ها یشت

ها متعلق به کیست، خواهد که به او بگوید هرکدام از سراپردهسپاه ایران را ببیند، و از هژیر می رود، جایی که بتواند تمامیمی

 شود:گونه توصیف میسراپردۀ شاه ایران این

_  یکی مهد پیروزه برسان نیل // پیلبه پیش اندرون بسته صد زَنده_  های پلنگبدوی اندرون خیمه // سراپردۀ دیبه از رنگ رنگ

_ ؟ز گردان ایران ورا نام چیست // به قلب سپاه اندرون جای کیست_  سرش ماه زرین، غِلافش بنفش // پیکردرفشخورشیدیکی برز 

 .(۱۵۸: ۱۳۸۶بدرگاه او پیل و شیران بود )خالقی مطلق،  // بدو گفت کان شاه ایران بود

از متون باستانی ایرانی تا متون فارسی نو متقدم  ترتیببهارتباط خورشید با نهاد فرمانروایی را،  امتداد این نوشتار بر آن است که

 مورد مطالعه قرار دهد. 

 های نظری پژوهش. چارچوب۲

اروپایی -های خورشیدمحور در فرهنگ هندوشناسی تطبیقی، نظریه اسطورهو اسطوره شناسیروان زبانماکس مولر یکی از پیش

اند. او معتقد های این مردم در اصل از تشبیهات خورشیدی سرچشمه گرفتهپیشنهاد داد. او بر این باور بود که بسیاری از اسطورهرا 

اند. های باستانی نقش داشتهها و افسانهگیری اسطورهعنوان نمادهایی اصلی در شکلپدیدارهای مرتبط با آن، به بود که خورشید و

های ، بسیاری از خدایان و شخصیتاستها نقش حیاتی داشتهد که چون خورشید در زندگی روزانه انسانکرمولر استدلال می

به طور کلی طلوع و غروب خورشید و جدال همیشگی میان نور  iiiاند.ها و حرکات خورشید شکل گرفتهاساطیری بر اساس ویژگی

اه دین و اسطوره مورد نقدهای فراوانی واقع شد، اما حتی اندرو خاستگ بارۀمولر در یۀو ظلمت موضوع اساطیر هستند. البته نظر



 

اندیشمند معاصر او و از بزرگترین منتقدانش، حضور پررنگ خورشید در اساطیر اقوام متمدن و وحشی  (Andrew Lang)لانگ 

  ivگرفت.را نادیده نمی
ویلیام جونز نیز به نقش پررنگ خدایان خورشیدی در اندیشۀ مردمان جوامع باستان اشاره کرده است. از نظر او جوامع انسانی در 

، تا آنجا که اغلب خورشید را اندنمودهگذار از خدایان متعدد به عصر تثلیث یا ثنویت، همیشه خورشید را جزو خدایان اصلی حفظ 

 اند. یگر پرستش کردهدر کنار یک یا دو خدای د

ای ایران پرداخته است. او این دو های نخستین انسان و نخستین شاه، مبتنی بر تاریخ افسانهسن ، به بررسی نمونهآرتور کریستین

، جمشید و منوچهر در منابع هندی، اوستایی، پهلوی، روایات دوران تای مانند گیومرهای اساطیریخصیصه را در شخصیت

های عامیانه پی گرفته است. پژوهش جامع وی بستری اندیشگی و منبعی جامع را برای نوشتار حاضر مهیا ی داستاناسلامی وحت

 کرد.   

نماید، عبارت است از بررسی منسجم سیر تحول پیوند میان خورشید های پیشین قابل توجه میآنچه در این نوشتار به نسبت پژوهش

های خورشید مانند دهد که چگونه ویژگیان و میانه تا فارسی نو متقدم. این پژوهش نشان میو نهاد شاهی، از متون ایرانی باست

صورت نمادین، روشنایی و دادگری، در سیری پیوسته، از متون ایرانی باستان تا متون ایرانی نوین، به پادشاهان نسبت داده شده و به

 است. بازنمایی کردهای کیهانی میان خورشید و مردم عنوان واسطهشاه را به

 

 . پرسش و فرضیۀ پژوهش ۳

های ایرانی باستان با چه کیفیتی و به واسطۀ چه بنیادین پژوهش حاضر این است که ارتباط نهاد شهریاری با خورشید در متن پرسش

عنوان نماد  که خورشید، بهفرضیه بنیادین پژوهش این است است. هایی در متون نظم و نثر فارسی نو متقدم بازتاب یافتهتصویرواره

صورت  طور مداوم با نهاد شاهی در فرهنگ ایرانی مرتبط بوده و این ارتباط در متون ادبی بهروشنایی، حیات و نظم کیهانی، به

 است.نموده جلوهتشبیهات و استعارات 

 

 . روش پژوهش۴ 

های ایرانی باستان، ایرانی میانه، و این پژوهش رویکردی کیفی، با تمرکز بر تحلیل متنی و تطبیقی دارد. برای این منظور متن 

اند. از آنجا بررسی شده  های فارسی نو متقدم، مضبوط در پیکرۀ فرهنگستان زبان و ادب فارسی، های مربوط به متنهمچنین داده

هایی از متون باستانی و میانه را که ر خاص به ارتباط خورشید با شاهان در متون نظر داشته ایم، دادهکه در پژوهش حاضر به طو

واسطه از شواهد واسطه و بهپژوهش حاضر توأمان به هر دو شکل بیاست، کنار گذاشتیم. ای نشدهدر آنها آشکارا به این پیوند اشاره

و در بخش فارسی میانه به متونی مانند  رفته برای بخش باستان به سراغ متون اوستاییکه است؛ چنانهای متنی بهره گرفتهو داده

های پیکرۀ فرهنگستان ادب فارسی سود های زاداسپرم نگاه ویژه داشته و در بخش متون فارسی نو متقدم از دادهبندهشن و گزیده

 است. جسته

های های فارسی متن( است. ترجمه1896نیز به نسخۀ اوستای گلدنر )آوانویسی متون اوستایی به روش هوفمان است. ارجاعات 

است. آوانویسی متون فارسی میانه به روش مکنزی است. ارجاعات به  هآمد ،(1394ها )( و یشت1380اوستایی از پورداود، یسنا )

( و 1366های زاداسپرم راشدمحصل )(، گزیده1380ها از بندهش بهار )( و ترجمه1896( و سنجانا )1956های آنکلساریا )نسخه

های پیکرۀ فرهنگستان وجوی دادهجا ضروری است اشاره شود که در جستهمین( است. 1386وشی )کارنامۀ اردشیر بابکان فره

هایی از نثر یا نظم فارسی که در آنها به ارتباط است، بلکه به صورت موضوعی، به بخشادب فارسی متن مشخصی مورد نظر نبوده

 است، نظر داشتیم. شاه با خورشید اشاره شده-رمانرواف

درآمدی بر پیوند مفهومی شاه و خورشید در اندیشه و متون ایرانی ابتدا به بررسی نقش ایزدان خورشیدی و به عنوان علاوه، به

دیدگاه نگارندگان پرداختن به پیشینۀ تاریخی ایم. از ها با پادشاهان در برخی اقوام شرق نزدیک باستان و هند باستان پرداختهارتباط آن

سپس در متون بازمانده از فرهنگ ایرانی  ای نظری برای تنۀ اصلی گفتار حاضر است.جوار پشتوانهاین پیوند در میان اقوام هم

ۀ ارجمند متون فارسی نو بنا بر بضاعت به گنجین و ایم،بودهها های اوستایی و فارسی میانه در پی یافتن این قرابتبه زبان متقدم

از میان وجوه و صفات فراوان خورشید ایم. های متصّل و ناگسستۀ این زنجیره را در آن ساحت بازجستهمتقدم رجوع کرده و حلقه

تر و ای که عینیها نسبت به شاه برقرار شده، در این نوشتار به آن دستههایی که در ادبیات فارسی از این ویژگیو به تبع آن تداعی

تری با از میان شاهان اساطیری و تاریخی، آنان که طبق منابع ارتباط روشنایم. در عین حال، تر است، توجه ویژه داشتهمحسوس

، جمشید، منوچهر در میان شاهان اساطیری و اردشیر بابکان از میان شاهان گیومرتاند؛ اند مورد بررسی قرار گرفتهخورشید داشته

هایی با شاهنامۀ فردوسی و متون روایی و تاریخی دوران اسلامی نیز صورت ر مواردی که ممکن بوده، مطابقتتاریخی. همچنین، د

در  مسألهاست، در مواردی که به این از آنجا که مقاله به طور خاص به ارتباط خورشید با شاهان در متون نظر داشتهاست. گرفته

 است،ه اشاره شدهدر متون میانه به ارتباط جمشید با فر   مثلاً، ؛ایمنپرداختهاله نیز به آن ای نشده، در مقمتون اوستایی یا میانه اشاره

  گنجد.در چارچوب نوشتار حاضر نمیکه 



 

 
 . بحث و بررسی ۵

 های شرق نزدیک و میانه باستانبا نهاد شهریاری در فرهنگ آن . ایزد خورشید و ارتباط۱.۵

های گوناگون است که به شیوه« خورشید»ترین این نیروها دلالت بر نیروهای طبیعت دارند. اصلیسرتاسر مجمع خدایان هند باستان 

کند ، تصریح میاستنوشته (Súrya)« سوریا»ای که بر سرود شود. سر ویلیام جونز در مقدمههای متعدد توصیف میو تحت نام

و تحسینی بود که نسبت به این درخشندگی ذوصفات آسمانی داشتند. پرستی در میان جوامع باستان، به دلیل حیرت که اساس تفکر بت

بخش ؛ گوی آتشینی که نورش زندگیvگانۀ خورشیدهای سهبه عقیدۀ او تثلیث موجود در تفکر هندی باستان چیزی نیست جز تشخص

 اخورشید به ترتیب در برهم ویژگی(. این سه ۲۷۷: ۱۸۰۷ویرانگر )جونز،  های سوزانشدارنده است و شرارهاست، گرمایش نگاه

(BrahmA)ویشنو ، (Víshṇu)  و شیوا(Ṡivá) نمایندۀ  ااست که برهمشود. به بیانی دیگر این چنین نیز تفسیر شدهمتجلی می

 (.۲۸۰: ۱۹۹۹کننده است )مور، خورشید صبح، شیوا خورشید سوزان ظهر تا عصر و ویشنو خورشید غروب

ترین پدیدار الوهیت و منشأ وجودی اغلب خدایان مهم دانست. در هند باستان بنیادی اساطیر خورشید را درترتیب شاید بتوان بدین

مورد ستایش قرار گرفته است  (Pusan) ، و پوسان(Mitra) میتره (Savitṛi)های سوریا، سویتری ودا خورشید با نامریگ

نمایندۀ وجهۀ قوی و درخشندۀ خورشید است. او با چشم زرین و « بخشزندگی»(.  سویتری در معنای ۴۰۰: ۲۰۰۱)پرمشورنند، 

کنند و او به ها است. خدایان دیگر از او پیروی میآسمان پیشوایای زرین، شهریار و دست زرین و زبان زرین، سوار بر گردونه

، (Índra) ایندرهشوند. می حاصلد نیز در واقع نیروهایی هستند که از خورشی (Varuṇa) ورونهو  میترهبخشد. آنها جاودانگی می

در  (Vivásvat)(. ویوَسوَت ۳۳۸-۳۳۷ :۱۴۰۱گریمال، گانۀ خورشید است )دوازده هایحالتدشاه خدایان، نخستین حالت از پا

در اساطیر هندی، ویوَسوَت پدر  شود.یا خورشید با آن شناخته می یکی از صفات و القاب متعددی است که سوریا« درخشنده»معنای 

شاه »گونه رود و بدیناست. یمه نخستین انسانی است که به دیار مردگان می (Vivásvat Manu)و ویوَسوَت مَنو  (Yáma)یمه 

(. فرزند ۳۰۴: ۱۹۹۹شاه داوری و عدالت است )مور،  (Dharma-RAja)« هراج-هدرم»گیرد. او با نام لقب می« دنیای مرگ

ایرانی دانست. فرزند او و  در اندیشۀ گیومرتتوان معادل ها است. او را میدیگر خدای خورشید، منو ویوَسوَت پدر تمامی انسان

 است (SuryavaṉśA) وامشا(ه)سوری« سلسلۀ خورشیدی» ری، شاه اساطیری و بنیانگذا(IkṣvAkú)« ایکشواکو»، هنوۀ سوری
، خدای خورشید هوامشا، نسب از سوریهترتیب هم یمه، شاه دنیای مردگان، هم تمام شاهان سوری(. بدین۲۸۷۴: ۲۰۰۹)منون، 

 برند. می
 رودان، در هزارۀو شمال میان شاماتهایی از از آن سوی در میان اقوام هیتی که امپراطوری وسیعی را از فلات آناتولی تا بخش 

خورشید نقشی پررنگ و انکارناشدنی داشت. نهاد پادشاهی به عنوان امری الهی، سرشار از مضامین  دوم پیش از میلاد بنیاد نهادند،

. آمدبه شمار میروی زمین و به بیان دیگر واسطی بین مردم و این خدا  شاه مظهر خدای خورشید بر مرتبط با شاه و خورشید بود.

گویی یا یا پیشؤرا، که در دست خدای خورشید است، از طریق ر( išḫiul) «ایشحیول»و قانون کیهانی  او همان کسی بود که نظم

 (. ۷۸ :۲۰۱۵کرد )یاماموتو، دریافت و به اتباع خود منتقل می

لطنتی رفت. در گفتمان سکه به منظور خطاب قراردادن شاه، به کار می ، لقبی متداول بود میان مردم و درباریان«خورشید من»

مانده از شاهان هیتی، آنها به وفور خود را به همین عنوان جایدر متون سلطنتی به .بود« اعلیحضرت»ها چنین ترکیبی معادل هیتی

، امپراطور (Šuppiluliumaš)پیلولیومش پمابین شاه ش  نامۀ تاریخی فی. ما در اینجا به ذکر یک مورد که در مقدمۀ پیماناندخوانده

 کنیم: ، شاه میتانی، درج شده، بسنده می(Kurtiwaza) هزرتیوَ هیتی، و ک  

)پریچارد،  پیلولیومش، شاه بزرگ، شاه هاتّی، قهرمان، برگزیدۀ خدای طوفان، به جنگ رفتمپش  من، ]خدای[ خورشید )اعلیحضرت(، 

۱۹۶۹ :۳۱۸). 

 ۀلیدهَ امروزی، مربوط  به قرن سیزدهم پیش از میلاد، شاه ت  یا بغازکوی  (Hattuša) هوشتّ کایا، در نزدیکی هَ برجستۀ یازیلیدر نقش

بینیم که بر روی دو قلۀ کوه ایستاده و دقیقاً همانند خدای خورشید لباس پوشیده و تنها وجه تمایز او را می (Tudhaliya IV)چهارم 

   (.۱۸: ۲۰۰۳و خدای خورشید قرص بالدار بالای سر خدای خورشید است )بکمن، 



 

 
 .است شاه روی دو قلۀ کوه ایستاده و مانند خدای خورشید لباس پوشیده .هوشتّ هَ در چهارم  ۀلیدهَ ت  نقش برجستۀ شاه 

 

همانا قرص  کند،)تصویر بالا( متمایز می هلیدهَ ت  آنچه این خدا را از شاه  شود.در سمت چپ تصویر خدای خورشید هیتی دیده می

 بالدار بالای سر خدا است.

کردند. خورشید رودان نیز خدایان خورشید را در ادوار متمادی پرستش میهای مختلف میانبخش ها، درهمسایگان جنوبی هیتی

خدای خورشید همین نقش را بر عهده داشت. در اسناد  نظم و به تبع آن عدالت بود. پادشاه نیز در هیئت نمایندۀ ۀکنندخدای برقرار

خدای »ای سومری و شاه اوروک را اسطوره، قهرمان نیمه(Enmerkar)« رانمرکَ »پیش از میلاد،  مربوط به اوایل هزارۀ سوم

امروزی شاه  سوریۀنامیدند و در اسناد به دست آمده از قرن هجدهم پیش از میلاد در شهر ماری در جنوب می« خورشید زمین

لقب گرفته است. در لارسا شاه « ]خدای[ خورشید من» ی یعن (Šamaši)« شَمَشی» نامه،در یک سلام (ZimriLim)« ملِ مرِ زِ »

(. در سنگ قانون حمورابی مربوط ۱۷-۱۶: ۲۰۰۳ب بود )بکمن، ملقّ « خدای خورشید سرزمینش»به  (RīmSīn I)« سین یکمریم»

« شمش»نگاره سنگ توان رابطۀ شاه با یک خدای خورشیدی را به وضوح دریافت. در بخش فوقانی اینمی پیش از میلاد، ۱۸به قرن 

های ای دارد که نشانهبینیم. شمش در دستانش عصا و حلقهخدای خورشید را نشسته بر تخت و حمورابی را ایستاده در مقابلش می

دریافت کرده است. خدای خورشید در این « شمش»کند که قوانین را مستقیما از نامه ذکر میقدرت هستند. حمورابی در این قانون

عدل و داد است و شاه در نقش مجری با آزرم و احترام در مقابل او ایستاده تا  واضعها ند بسیاری از دیگر فرهنگفرهنگ مان

گوید که خدایان او را به شاهی و نظم و عدالت را در جامعه برقرار کند. حمورابی به صراحت می ،مجموعۀ قوانین را دریافت

کند )رابرتسون، بر مردمان طلوع کرده، زمین را روشن می« خورشید»بگوید. او مانند  اند تا نگذارد که قوی بر ضعیف زوربرگزیده

۲۰۰۵ :۲۰۵.) 
ترین کرانۀ شرق نزدیک، آنجا که تمدن کهن مصر از دیرباز پهنۀ وسیعی را در دو سوی رود نیل، در شمال از سواحل در غربی

ادوار مختلف، کمابیش تحت سلطه داشت، خدایان متعدد خورشید اغلب دریای مدیترانه و در جنوب تا سرزمین سودان امروزی در 

خدایان بر زمین، که خود خدایی شد و نه تنها نمایندۀ جاکه در این فرهنگ فرمانروا موجودی الهی انگاشته میآناز  .در رأس بودند

رفت های گوناگون، توأمان به کار میقعیتبود در میان زمینیان، فعل "خای" به معنای "درخشیدن" برای خورشید و فرعون، در مو

ها و کننده است. آفرینندۀ خدایان و انسانخدای کهنی است که نمود خورشید غروب (Atum)« آتوم» (.۱۳۷: ۱۳۹۴)الیاده، 

سستنی برقرارکنندۀ نظم، با تاج مصر علیا و سفلی بر سر و عصای سلطنتی در دست. آتوم با مفهوم پادشاهی در مصر ارتباطی ناگ

با سر شاهین و تاج قرص  (Re)« رع»(. خدای ۳۲: ۲۰۰۷برد )گالین، داشت. او فرعون مرده را از هرمش به سوی ستارگان می

که از سلسلۀ چهارم به بعد باب  یکی از پنج نام فرعون است «viپسر رع»کند. خورشید بر سر، درخشندگی خورشید را بازنمایی می



 

ای که به دوش فرزندش، فرعون، به امانت کند؛ همان خویشکاریرا جایگزین آشوب ازلی می نظم« رع(. »۹۳شود )همان: می

، که نماد «ست»جویانه با عمویش خدای خورشیدی دیگری است که بعد از نبردی انتقام (Horus)« حوروس»شود. گذاشته می

-جهانی این ایزددر نگاه مصریان فرعون نمایندۀ اینشود. رسد و فرمانروای تمام مصر مینظمی و تاریکی است، به پیروزی میبی

های متعدد هر فرعون، نامی است مربوط به حوروس. از سلسلۀ هجدهم است (. بعدها یکی از نام۶۲: ۱۴۰۲پادشاه است )گریمال، 

فراعنۀ مصر  «.شاه خدایان»خدای خورشید شهر طیبه، با لقب « آمون»گیرد؛ که ایزد خورشیدی کهن دیگری دوباره قدرت می

 Ahmose)« احموز نفرتاری»ای از همین دوره، ملکه نگارهگیرند که خود را فرزند آمون نیز بنامند. در سنگتصمیم می
Nefertari) آنخ»است. آمون نشان بینیم که روی تختی در اتاق خصوصیش، زانو به زانوی آمون نشستهمی را »(Ankh) «( نشانۀ

است. بدین ترتیب بارورشدن ملکه در واقع موهبتی از طرف این خدای خورشیدی است )گالین، ذاشتهرا بر بینی ملکه گ«( زندگی

۲۰۰۷ :۹۶ .) 

گیرد. البته او نمود ، تصمیم به گردش به سمت خدایی دیگر می(Amen Hotep IV)« آمن هوتپ چهارم»در همین سلسلۀ هجدهم 

که در پانتئون مصری قرص خورشید را « آتِن»گزیند. عنوان خدای واحد برمی، را به (Aten)« آتِن»دیگری از خورشید یا همان 

همگان خواست تغییر داد. او می«( آن که در خدمت آتنِ است)» (Akhen Aten)« آتنآخن»نمایندگی می کند. او نام خود را به 

شد. البته که او فرعون به زمینیان منتقل می خود به واسطۀ ی کهفیض ؛که نور خورشید منبع تمام نیروها و منشأ فیض است بپذیرند

ها واقع شد. پس از مرگ او جانشینانش دوباره به سوی ایزد خورشیدی ها و اعتراضدر این بدعت شکست خورد و مورد شماتت

 آمون، و سنت گذشتگان بازگشتند.

 ای آن در منابع ایرانیخورشید و نمودهای اسطوره ۲.۵

(، نام ایزدی است که یشت ششم اوستا، کتاب مقدس زرتشتیان، به او اختصاص دارد. یشت huuare-xšaēta-)در اوستا خورشید 

. در این یشت خورشید شماردبرمیبند، ضمن ستایش این ایزد، صفات و کارکردهای کیهانی او  ۷ششم یا خورشیدیشت، متشکل از 

کند. او به خورشید پاکی را نصیب آفرینش اهوراداده میشود. ستوده می« ixتیزاسب»و « viiiباشکوه»، «viiجاودانه»با صفات 

که « خورشیدنیایش»دهد. ستایش او برابر با ستایش اهورامزدا است. نماز ستایندگانش نیروی مقابله با هرگونه قوای اهریمنی را می

های کهن ایرانی را ت خورشید در آییناهمی روز خوانده شود. این نکته،باید در سه گاه از شبانهمیاست، در خرده اوستا درج شده

 شود.اش یعنی آتش به عنوان زیباترین پیکرهای اهورامزدا یاد می، از خورشید و جلوۀ زمینی(۳۶/6)، «هفت ها» رساند. درمی

 sraESt&m aT tOi kvhrpVm kvhrp&m AwaEdaiiamahI mazdA ahurA imA raocl barvziStvm 
barvziman&m awaT YAT hwarV awAcI (Geldner, 1896: 132). 

زیباترین پیکر را در میان پیکرها از آنِ تو دانیم، ای مزدااهورا: این روشنی و آن }فروغِ{ بلندترین }جهان{ زبرین را که خورشید 

 (۳۴: ۱۳۸۰)پورداود، یسنا، بخش دوم،  خوانند.

پایۀ گاهان، پژوهشگران این بخش از اوستا در قدمت زبانی همیابد که به نظر برخی از از این جهت اهمیت می «ها هفت»رجوع به 

 (. ۱۴-۱۳: ۱۳۸۲های پیشازرتشتی است )میرفخرایی،تر از گاهان و بازتابی از اندیشهو به لحاظ اندیشگی محتملا کهن

حال تطور داد و درعینهای زمینی ایزد خورشید تجسدیافتگی آن در وجود شاهان است. در بخش بعدی سیر امتترین جلوهاز برجسته

محور، یعنی با مراجعۀ مستقیم به متون اوستایی و های خورشید در اندیشۀ ایرانی را به شکل متنپیوند صفات شاهانه با ویژگی

 نماییم. فارسی میانه بررسی می

 گیومرت ۱.۲.۵
دۀ اهریمن نخست دست به آفرینش مینوی زد، شبینیآمده است که اهورامزدا برای مقابله با یورش پیشچنین بندهشن  نخست فصل در

سپس به آفرینش مادی پرداخت. در آفرینش مادی نخست آسمان و دودیگر آب و سدیگر زمین و چهارم گیاه و پنجم گاو یکتاآفریده و 

 (.42-33: 1385)بهار،  (، یعنی مردم را آفریدGayōmart: ی، پهلو-gaya.marətan: یی)اوستا گیومرتبار ششم 

 آفریند.  را روشن چون خورشید می گیومرتاهورامزدا ( a1/13بندهشن )در  

… šašom Gayōmart brēhēnīd, rōšn čiyōn xwaršēd (Anklesaria, 1956: 24). 

 .(40: 1385)بهار، را آفرید درخشنده چون خورشید  گیومرت... ششم 



 

 کند.مینیز اشاره  گیومرتبه مقام شاهی  (f6/2) بندهشن در عین حال،

čiyōn guft zamān pēš az ēbgat kū Gayōmart ī tagig ō sīh zamestān zīndagīh ud xwadāyīh brēhēnīd 
(Anklesaria, 1956: 80). 

 .(66: 1385)بهار،  زمان بود که پیش از تازش اهریمن، سی سال زندگانی و شاهی را برای کیومرث دلاور مقدر کرد
 

 .اشاره شده است شاهگیومرتبودن به خورشیدسان (9-7/8در جای دیگری از بندهشن )

Ohrmazd ān ī ōy kirb abar grift ō xwaršēd abespārd čiyōn ast ēn rōšnīh ī xwaršēd kē ō gēhān padiš 
tābēd; čē gāw ōwōn būd čiyōn māh ud Gayōmart ōwōn būd čiyōn xwaršēd (Anklesaria, 1956: 88). 

چنان بود که ؛ زیرا گاو آناست ، از اوتابد این روشنیِ خورشید  که بر جهان که چنان است .به خورشید سپردهرمزد تن او  گرفت، 

 .(69-70: 1385)بهار،  چنان بود که خورشیدآن گیومرتماه، و 

دوباره به زمین شد و رفت، پالوده مییست به خورشید میبامی گیومرتیم که پس از مرگ، نطفۀ خوانهمین کتاب می (14/5)در 

 .گشتبازمی

ka Gayōmart andar widerišnīh tōm be dād ān tōm pad rōšnīh ī xwaršēd be pālūd hēnd (Anklesaria, 
1956: 126). 

 (.81: 1385ه شد )بهار، به روشنیِ خورشید پالود هابه هنگام درگذشت تخمه بداد، آن تخمه گیومرتچون  

جایی که از تازش اهریمن به آفرینش  اشاره شده است؛ با روشنی خورشید گیومرت( نیز به ارتباط 2/10) های زاداسپرمدر گزیده

 « چون خورشید روشن بود.» که بینیممی گیومرتاورمزدی سخن رانده شده، در وصف 

 

 pēš az frāz-madan ī ō gayōmart, ēg čiyōn se nāy ī zardušt bālāy būd, rōšn būd čiyōn xwaršēd, 
ohrmazd xwē brēhēnīd pad mard kirb ī pānzdah-sālag, rōšn ī buland, u-š abar frēstīd ō gayōmart u-
š xwē abar awiš burd  (Anklesaria, 1964: 11). 

، که آن هنگام مانند مردی به بالای زردشت بود و چون خورشید روشن بود، اورمزد خواب را گیومرتپیش از فراز آمدن به سوی 

 .(۶- ۵: ۱۳۶۶)راشدمحصل،  بفرستاد گیومرتبه پیکر مردی پانزده ساله، روشن ]و[ بلند آفرید و به سوی 

هزار سال بزیست و  گیومرتکند که می ذکر حمدالله مستوفی در تاریخ گزیده، گیومرتدر اشاره به پادشاهی در دورۀ اسلامی نیز 

کند که ایرانیان پیرو کدام عقیده باشند یا از کدام نقطۀ ( مسعودی نیز گفته تفاوتی نمی۷۶: ۱۳۸۱سی سال پادشاهی کرد. )مستوفی، 

: ۱۳۹۳سن، )کریستین، از هر نسلی که باشد، نخستین شهریارشان است گیومرتالقولند که دوردست از سرزمین وسیعشان، آنها متفق

از است. در این کتب اشاره شده  گیومرت(. در دیگر کتب تاریخی ایرانی مانند تاریخ بلعمی و شاهنامۀ ثعالبی نیز به مقام شاهی ۸۹

 دانند. می کنند و او را نمونۀ نخستین انسان و نخستین شهریاریاد می« xگرشاه»از با لقب  گیومرت
 . شودتصویر می خورشیدسان، جهاننخستین شاه  در جایگاه گیومرتفردوسی، به مانند بندهشن، از شاهنامه  در این چند بیت

که خود چون شد او بر جهان کدخدای // نخستین به کوه اندرون ساخت  _آورد و او بود شاه  گیومرتچنین گفت کایینِ تخت و کلاه // 

همی تافت زو فرّ شاهنشهی // چو ماهِ دوهفته ز  _جای  ... به گیتی درون سال سی شاه بود //  به خوبی چو خورشید بر گاه بود 

 سروِ سهی

 ( ۲۲-۲۱: ۱۳۸۶)خالقی مطلق، 



 

در مقام  گیومرتدهند که در اندیشه و روایات ایرانی روشنی نشان میۀ اسلامی بهدور بندهشن و متون شواهد برشمرده در بالا از

 شده است.  مانندهنخستین شاه، بارها به خورشید 

 جمشید ۲.۲.۵

در جزء دوم ، (Justi)، شاهی است که نام او مطابق نظر یوستی (Jam(šēd) پهلوی: ،-yima.xšaēta جمشید، )اوستایی:

(xšaēta-)  یوستی، « درخشندگی»بازنمایندۀ مفهوم( ذیل مدخل ۱۴۴: ۱۸۹۵است :Yama او در متون اوستایی فرزند .)

چه در بخش اساطیر هندی همین نوشتار اشاره شد، (. بنا بر آن۲۸۳: ۱۳۹۳سن، است )کریستین (Vīvahvant)ویوَهوَنت »

)ویونگهان( در اوستا نیز صورت « ویوهونت»است. « یمََه»ودایی صفتی از صفات خورشید و در تشخصش پدر « ویوسوت»

 دیگری از همین واژه است. بدینسان، جم درخشان، شاه آرمانی در اندیشۀ ایرانی، نسب از خورشید دارد.

سان خواهد که او را در میان مردمان "خورشیدسان" گرداند. این خورشید، میxiجمشید از اندروای(، 16 /4، )رام یشت، ۱۵در یشت 

 مرگی ببخشد. بودن بدین معنا است که جمشید چونان خورشید به بهترین وجه سلطنت کند تا قادر باشد به باشندگان بی
aom jaiDiiaT awaT Aiiaptvm dazdi-mE vaiiuS YO uparO-kairiiO yaT bauuAni XarvnaMuhastvmvm 
zAtanLm hwarvdarvsvm maCiiAnLm hwarvdarvsvm maKiiAn&m yaT kvrvnawAni mAwOiia 
xCaqrADa amarvCaNta pasu WIra aMhaoCvmne Apa urwaireXairii&n Xarvqvm ajiiamnvm (Geldner, 
1896: 222). 

]جمشید[ از او درخواست این کامیابی رابه من ده، تو ای اندروای زبردست، که من در میان تولدیافتگان )بشر( فرهنمدترین گردم و 

نشدنی سازم ها را خشکها و گیاه، آبرشیدسان باشم، که من در سلطنت خود چارپایان و انسان را فناناپذیر کنمدر میان مردمان خو

 .(۱۴۸: ۲ها ، یشت۱۳۹۴)پورداود،  ناپذیر خورند)و( اغذیۀ زیان

، نام برده «xiiدر میان مردمان نگاهی چون خورشید دارد»نیز از جمشید، فرزند ویونگهان، به عنوان کسی که  (9/4یسنا ) در 

 است. شده

YO YimO xCaEtO hw&qBO XarvnaMuhastvmO zAtan&m hwarv-darvsO maKiiAn&m (Geldner, 
1896: 39-40). 

 (160: 1380)پورداود،  نگران زاییده شده، و خورشیدسانآن جمشید، دارندۀ رمۀ خوب، خرهمندترین در میان مردمانِ 

افتاد رفت از او بر در و دیوار روشنایی میبلعمی هر کجا که می شود که بنا بر روایتخورشیدگونگی جمشید آنجا بیشتر آشکار می

است، همانگونه که شمس « درخشان»در جمشید به معنای « شید»گوید که و نیز حمزه اصفهانی می ،(۴۰۱: ۱۳۹۳سن، )کریستین

(. و به قول فردوسی تخت ۳۲: ۱۳۶۷گویند و مردم معتقد بودند از جمشید نور ساطع می شود )حمزۀ اصفهانی، را خورشید می

 شاهی به وجود او فروزان و نورانی شد. 

 (۴۱: ۱۳۸۶جهان را فزوده بدو آبروی // فروزان شده تختِ شاهی بدوی )خالقی مطلق، 

پندارند که دو خورشید در رود، مردم مینشیند و به آسمان میاش میاست که در روایات اسلامی زمانی که جمشید بر گردونه چنین

 (. ۴۱۵-۴۱۴: ۱۳۹۳سن، درخشد )کریستینآسمان می

 خوانیم که:در شاهنامه نیز چنین می

ی چون خواستی دیو برداشتی // ز هامون به گردون برافراشتکه _  به فرّ کیانی یکی تخت ساخت // چه مایه بدو گوهر اندر نشاخت

 ( ۴۴: ۱۳۸۶چو خورشید تابان میان هوا // نشسته بر او شاه فرمانروا )خالقی مطلق، _ 

گسترش داده بود، از همین جا آغاز « به سوی راه خورشید»، هم او که در سه مرحله، زمین را «شاهِ فرمانروا»روزی امّا تیره

خوانیم که آنگاه که جمشید به سخن دروغ و ناراست گروید، فرّ شاهی در می (35-6/34، )کردۀ زامیاد یشت، ۱۹یشت  شود. درمی

رسید؛ ایزدی که  مهر»، از او جدا شد. در اولین مرحله این فرّه به ایزد (-Vārəγna)« وارغنه»سه مرحله، به پیکر مرغی به نام 

( دورشدن فرّه از ۳۳۶: ۲ها ، یشت۱۳۹۴دارد و ایزد روشنایی در آسمان است. )پورداود، ارتباط غیرقابل انکاری با خورشید 

داند. زمانی که خود را یگانه پادشاه معرفی شود که او دیگر خود را نه واسطۀ فیض، بلکه منشأ فیض میجمشید زمانی آغاز می



 

فرّۀ شاهی  افتد ومیشود. در نهایت جمشید به حضیض ذلّت در یها و زمین منکر مکند و در واقع پادشاهی مطلق خدا را بر آسمانمی

 شود.به تمامی از او گرفته می

 که گوید که جز من کسی پادشاست // ...بزرگی و دیهیم شاهی مراست که جز خویشتن را ندانم جهان // چنین گفت با سالخورده مهان

 ( ۴۵: ۱۳۸۶فروز ) خالقی مطلق، گیتیهمی تافت زو فرّ  // گون گشت روز...به جمشید بر تیره

 در بندگی کوشا باشد. دبایکند که پادشاه میفردوسی بواسطۀ بیان حکمتی پس از این ابیات تأکید می در عین حال، 

 ( ۴۵: )همانچو خسرو شدی بندگی را بکوش  // گوی با ترس و هوشچه گفت آن سخن

النهرینی خود، اغلب نه یک خدا، از تمدن عیلام نیز شاه بر خلاف همتایان بین شایستۀ توجه این است که در مدارک به جای مانده

 (. ۱۹۱: ۲۰۰۴شد )پاتس، خوانده می« xiiiبندۀ خدایش»بلکه 

 منوچهر ۳.۲.۵

فریدون فرخ بود و  ۀ(، همان شاهی که نوادManu(š)čihrپهلوی:  ،-manuš.ciθra، منوچهر )اوستایی: (35/11) بنابر بندهشن

-منوش»کین نیای خویش ایرج را از سلم و تور ستد و شاهان ایرانی تا کیقباد همه چهر از او دارند، پدربزرگی داشت به نام 

 گویند. « بینیمنوش خورشیدبه»بینی او افتاد تا او را  ۀکه چون از مادر بزاد تیغ خورشید بر تیغ« xivخورناگ~خورنگ/

Manuš ī xwaršēd-pad-wēnīg az mād zād [čē čiyōn be zād] rōšnīh ī xwaršēd pad wēnīg ōbast 
(Anklesaria, 1956: 294). 

زیرا هنگامی که زاده شد، روشنی خورشید به بینی [ بینی خوانده شد-به-منوش خورشید] بینی از مادر زاده شد.-به-منوش خورشید»

 (.150: 1385)بهار،  )او( افتاد

« منوش خورشید پدَ وینیگ»به « منوش خورنگ»کند که ترجمۀ دانسته و تصریح می« ای تعلیلیافسانه»این داستان را سن کریستین

را مربوط به « خورنگ»سن واژۀ (. با وجود اینکه کریستین۵۰۷: ۱۳۹۳سن،است )کریستین« سازی عامیانهاشتقاق»نوعی 

رسد که گردآورندگان (، به نظر می۵۰۸کند )همان: واژه را با خورشید رد می داند و ارتباط ایناوستایی می (-Xarənah) «خورنه»

اند تا بنا بر آن میان یکی از اثرگذارترین شاهان بندهشن آگاهانه در پی بازسازی روایتی در هیئت یک ساختار واژگانی بوده

« منوش خورنگ»فهوم را بازیابی کرد باید گفت که ای با خورشید پیوند برقرار کنند. اگر بتوان با عبارات امروزی این ماسطوره

 ست.  ااز بدو تولد نظرکردۀ خورشید بوده

گذاری او ابتدا به کند که فریدون، نیای بزرگ منوچهر، هنگام نامگذاری منوچهر، فردوسی اشاره میدر شاهنامه نیز، در باب نام

 منوچهر نام نهاد.  روشنی جهان نگاه کرد و بلافاصله نوزاد را نگریسته، وی را

جهان را بدید//به چهر وی اندر سبک بنگرید//چنین گفت کز پاک مام و پدر//یکی شاخ شایسته آمد به بر//می  فریدون چو روشن

 روشن آمد ز پ رمایه جام//منا چهره دارد منوچهر نام

 ( ۱۲۶: ۱۳۸۶)خالقی مطلق، 

شاه گاه که مرزبانآن« سمک عیاّر»نو متقدم نیز دنبال کنیم. در داستان  توانیم در متون ادبی فارسیردپّای چنین مضمونی را می

روی در کنار شاه خوابانید، آفتاب به آن ساعت که فرزند ماه»خوانیم که: گونه میخواهد بر فرزند نوزادۀ خویش نامی بنهد، اینمی

 ( ۸: ۱۴۰۳)سمک عیار، « نام نهاد.« یدشاهخورش»شاه تابید. برنگرید، آفتاب را دید. فرزند خویش را رخسار مرزبان

  xvاردشیر بابکان ۴.۲.۵

بخشی تاریخی این دیدگاه، در جهت مشروعیت-جنبۀ روایی (Kārnāmag ī Ardaxšīr ī Pabāgān) در کارنامۀ اردشیر بابکان

ساسانی، مشروعیت سلطنت و گذار سلسلۀ ، اردشیر، بنیان(12-1/9) دادن به نهاد شاهی مشهود است. در روایت کارنامهو تقدس

 کند. نیروی جنگاوری و شکوه و مهابت خود را به واسطۀ نیای بزرگش ساسان، از خورشید دریافت می

pābag šab-ē pad xwamn dīd čiyōn ka xwaršēd az sar ī sāsān be tābēd ud hamāg gēhān rōšnīh gīrēd... 
xwamn-wizārān guft kū ān kē ēn xwamn pad-iš dīd, ōy ayāb az frazandān ī ān mard kas-ē ō 



 

pādixšāyīh ī gēhān rasēd; čē xwaršēd ud pīl ī spēd ī ārāstag čērīh ud tuwānīgīh pērōzīh  (Sanjana, 
1896: 3-2). 

آن که این گزاران گفتند که خواب پاپک شبی به خواب دید چونان که خورشید از سر ساسان بتافت و همه جهان روشنی گرفت...
آراسته چیری، و  سپید خواب بهش )=برایش( دیدی، او یا از فرزندان آن مرد کسی به پادشاهی گیهان رسد، چه خورشید و پیل

 .(6-5 :۱۳۸۶وشی، )فره توانایی و پیروزی ]است[

 نگاهی به استمرار پیوند مفهومی خورشید و شاه در ادبیات فارسی نو متقدّم:  ۳.۵

شده در بستر مفاهیم وفور به ابیات وعباراتی خلقادبیات باستانی و میانه و رسیدن به ساحت ادبیات فارسی نو متقدم بهبا گذار از 

در متون فارسی نو متقدم، رابطه نهاد پادشاهی و خورشید ابعاد نمادین و متافیزیکی به خود می گیرد که خوریم. ای برمیاسطوره

های منصوب الهی است. این ایده نهاد شاهی را به عنوان یک به فرمانروایان به عنوان شخصیت بازتابی از احترام عمیق فرهنگی

کند که حکمت و نور را ساطع می کند. پادشاه در ادبیات فارسی همچون خورشید نماد سخاوت و دادگری نیروی کیهانی تجسم می

تر است تر و به خورشید شبیهگفت پادشاهی به کمالِ شاهی نزدیک توانتابد. میاست. هم او است که به مانند خورشید بر مردمان می

 که بر همگان یکسان فیض برساند و دادگری پیشه کند. 

الله )فضل  تابدت همچو خورشید روی//چنین گفت کاین دولتم داد داد//که بوم و بر داد، آباد بادبگفتند کای شاه، چونی بگوی//که می

 (۸حسینی، قرن 

، «گسترعدل خورشید»و « خورشید عدل»، «تابخورشید عالم»، «خورشید سخی»ادبی فارسی نو متقدم از شاه با تعابیر در متون 

شود، که برج و باروی دادگستری را در آسمان پایه گذارده و نور عدل را به هر یاد می« گزارسلطان دادگستری و خورشید حق»

 .است شهر و دیاری گسترانده

 (۶)سوزنی سمرقندی، قرن  چو خورشید آسمان//گسترده نور عدل به هر کشور و دیارتو شهریاروار 

 :کندآورد و نومیدان را به زندگی امیدوار میاز پشت ابرها سر بر می« چشمۀ مهر»، مانند «عطسۀ جود و کرم شاه» 

 (۵جودت//چشمۀ مهر است کز غمام برآمد )خاقانی، قرن  ۀدیر زی ای بحر کف که عطس

 :او همانند خورشید منبع نعمت و رسانندۀ فیض به مردمان است 

 (۵شاه خورشیدِ فلک دست سخاوت بگشود//همچو خورشید، به عالم همه انعام رسید )خاقانی، قرن 

لک است  :به همان سیاق که نور خورشید دلیل روشنی ستارگان است، فیض و جود شاه دلیل برقراری م 

 (۶خورشید م لک شاه منوچهر بر فلک//بی جود او وجود کواکب عدم شود )فلکی شروانی، قرن 

ستیزی نیز با خورشید برابر نهاده شده است. شمشیر شاه همچون تیغ خورشید جویی و دشمنشاه در ادبیات فارسی از راهِ جنگ 

 :شکن استگشا و دشمنجهان

 (۷گشای و عدوبند )قمری آملی، قرن وی آمد جهانشاه زمانه جمال دین که چو خورشید//تیغ 

 :گیرددر چابکی از خورشید پیشی می او در هنگام نبرد، 

 (۸تر غزاله بود )حافظ، قرن آن شاه تندحمله که خورشید شیرگیر//پیشش به روز معرکه کم

 :کندراندنش بر زمین، راه پیمودن خورشید در آسمان را تداعی میو  سپاه 

 (5گونه که بر زمین سپه رانَد شاه )امیرمعزی، قرنبر آسمان نپیماید راه//ز آنخورشید 



 

رسیدنش به طلوع در متون فارسی نو متقدم، بارها بیدارشدن شاه از خواب، برتخت نشستن او، ظاهرشدنش میان مردم و به قدرت

این مفاهیم اغلب در قالب صور خیال و است. شده ها و بعضاً افول قدرتش به غروب خورشید تشبیهخورشید و پنهان شدنش از دیده

تشبیهات و استعاراتی با موضوع مقایسۀ جایگاه، فضائل اخلاقی و مقامات  ،به ویژه ؛اندصنایع بدیعی و بیانی در متون عرضه شده

پذیری شناختی، به دلیل ارجاعبر ارزش زیبایی علاوهشاهان با خورشید، منبع بزرگترین نیرو و روشنایی در عالم. این تشبیهات  ۀعالی

دهند که راهی را که او قرار است برود، قبلا توسط ها به انسان اطمینان میبه اساطیر ایرانی در خور توجه ویژه است. اسطوره

ادبیات  ( در۱۷۵: ۱۳۹۳داد. )الیاده،ها را به انسان میموجودی اساطیری طی شده است. این اندیشه توان مقابله با تردیدها و ترس

ای را که جامعه بر گردۀ حاکم و شاه گذاشته است، با درخشش ای است، که خویشکاریفارسی نیز خورشید همان قهرمان اسطوره

نظم و برابری است، دادگر است  ۀبخش است، برقرارکنندرساند. ایزدی که حیاتجانبۀ خود در میدانگاه عظیم کیهانی به انجام میهمه

بخشی ها، نوعی قدرتجنگد. تشبیه شاه به خورشید، در این صفات و ویژگیسوار با سیاهی مین جنگاوری تکو در عین حال همچو

معنوی به شاه است. ادبیات آگاه به اسطوره با تقریب نهاد قدرت، در وجوه گوناگونش، به پادشاه کیهانی که همانا خورشید است، از 

 نفس. و به شاه اعتمادبهدهد و از دیگرست قلب میسو به جامعه قوّ یک

)فرای، « گیرد.در تاریخ تمدن، ادبیات از اساطیر نشأت می»گوید: در کتاب تخیل فرهیخته می (Northrop Frye)نوتروپ فرای 

ها مورد ادبیات به مثابه آزمایشگاهی است که در آن اسطوره»کند که ( در فصل دیگری از همین کتاب تصریح می۶۳: ۱۳۷۲

تر و هایی از پیوندهای ملموساست که نمونه( در این بخش از نوشتار تلاش شده۹۲)همان: « گیرند.آزمایش قرار میبررسی و 

فرمانروایی اساطیری، با شاه، در اندیشۀ ایرانی ارائه شود. پیوندهایی معطوف به صورت -تر میان خورشید، به عنوان ایزدعینی

شود. درخشش و شکوه خورشید، ظهورش در آسمان، طلوع و غروبش و البته در می ظاهری خورشید یعنی آنچه با حواس ادراک

 تر که همانا تکسواری خورشید بر سپهر است، اشاره خواهد شد.موردی به خصوصیتی انتزاعی

 استفروغ و شکوه شاه به درخشش و فرّ خورشید مانند شده ۱.۳.۵

 ست جام میبر دست شهریار نهاده_ ب سیارگان سپاه و فلک مجلس شرا // آفتابماه است جام باده و شاه است  :5امیر معزی، قرن 

 چون گوهر گداخته بر دست آفتاب  //

 طلعتش چون آفتاب و حضرتش چون آسمان // شاه شاهان سایۀ یزدان ملک سلطان که هست :5امیرمعزی، قرن 

 شب شود پنهان چو گردد نور خورشید آشکار // شاه چون خورشید رخشانست و دشمن چون شبست :5امیر معزی، قرن  

  هرکه را او برکشد از خاک دانی چیست آب؟ // حضرت سلطان فلک پندار و رویش آفتاب :۶سید حسن غزنوی، قرن  
 نور در نور سرجهان دیدند یک // و شاپور شاه حکایت برگرفته :۶نظامی، قرن  

 چترت همای نصرت وآفاق زیرِ بالش // رایتصبحهیبت، خورشیدِ ای شاهِ عرش :۶خاقانی، قرن 

اقطاع در اقطار آفاق به نور ضمیر او لامع بود و نکات فاضلانة او شاه شجاع که شعاع آفتاب عالم :۹عبدالرزاق سمرقندی، قرن 

 النهار ساطعدر ممالک و امصار چون خورشید در نصف

 که چترش سایه بر سر افکنَد خورشید تابان را   // اسماعیلسپهر سلطنت خورشید عالم شاه : ۱۰اهلی شیرازی، قرن  

  که در بزم به خورشید درخشان مانَدآن  // ظلّ حق ناصردین ماه فلک، شاه زمین :۱۳فروغی بسطامی، قرن 

 

 سان درخشش خورشید در آسمان استنشستن شاه بهبرتخت ۲.۳.۵

 این بزم بهشت و شاه چون رضوان  // این تخت سپهر و شاه چون خورشید :۵امیرمعزّی، قرن 

 رضوان است و باغش چون بهشت شاه//  است و تختش چون سپهرِ هفتمین خورشید شاه :۵امیرمعزّی، قرن 

 اختر سپه و فلک سریر است // سلطان خورست و مه وزیر است :۶بردسیری، قرن 

 نشیند به صدر صفّه طارم شاه گهی که  // بر سپهر نماید رشیدخو به چشم عقل چو: ۸ابن یمین، قرن 

 چون شاه نشسته برسرِ جاه // خورشید برآمد ازبنِ چاه :۸شاهین شیرازی، قرن 

ای از قَصَب سیاه دربرکرده، و قَصَبی دیگر بر سر شاه خوبان را دید چون خورشید تابان نشسته، و جامه :۹بیغمی، قرن  نامۀداراب

 کردهافگنده... و چشم نرگسان، پ ر آب حسرت 

 وقت است که بر اوج نشیند خورشید // بر تخت به سلطنت نشین ازپی آن :۹عصمت بخارایی، قرن 

 الشّرف خورشید تابانچو از بیت // افروزز تخت سلطنت شد عالم :۱۱صائب تبریزی، قرن 

خاصه هنگامی که _  تار از رگ ابر بهاران شد مهیا پود و // برگ عشرت کن که تمهید بساط عیش را :۱۱صائب تبریزی، قرن 

 روی در بیت الشرف صاحبقران کامکار // چون خورشید عالمتاب کرد

 

 استطلوع خورشید تشبیه شده بیدارشدن و ظاهرشدن شاه در جمع به ۳.۳.۵

 به دولت شاه شاهان شد چو جمشید // پدید آمد ز مشرق همچو خورشید: ۵فخر گرگانی، قرن 

 وفرازمنیر کرد جهان را همه نشیب // تاج نورگستر شاهطلوع کرد مگر  :۶مختاری، قرن 



 

 روان زرین بررویِ زمین کشیدامیر... چون آفتاب از افق مشرق طلوع کرد و شاد   :۷محمد ملطیوی، قرن 

 گاه برخاستپناه از خوابحضرت شاهِ دینسپاه یعنی اعلیخورشید ستاره :۱۰امینی هروی، قرن 

  گه آراسترخ چو خورشید چاشت // دم برخاستاز خواب صبحشاه  :۱۰هلالی جغتایی، قرن 

 

 استسوارشدن شاه بر اسب یا پیل با خورشید مقایسه شده ۴.۳.۵

 بر پیل نشسته شاه با فر مَلک // چون چشمة آفتاب بر چرخ فلک :۵تبریزی، قرن  قطران

 راند توتیا باشد غباراسب چون خورشید  // توتیای چشم دولت شد غبار اسب او :۵امیرمعزّی، قرن 

امیرمعزّی، قرن  عقل پندارد که خورشید است بر گردون سوار // چون ز ایوان اسب اندر سوی میدان تازد او :۵امیرمعزّی، قرن 

 گاه جولان هست دور گنبد اخَضَر مرا // اسب او گوید که تا بر من سوارست آفتاب :۵

نعل چون نشابور هوای صید و نشاط شکار فرمود و بر اسب سپهرسِیر هلالآن حضرت در جلگای  :۹عبدالرزاق سمرقندی، قرن 

  خورشید بر سبزخنگ فلک سوار شد.

 

 گیرینتیجهبندی و جمع. ۶
ها و صفاتی که در متون ایرانی میان خورشید و نهاد شاهی مشترک دانسته شده، چنان که دیدیم نوشتار حاضر به بررسی ویژگی

اشتراک میان این دو، اغلب در قالب انواع تشبیهات و استعارات و به طور خاص در متون کلاسیک نظم و نثر است. وجوه پرداخته

های صوری و عینی و محسوس خورشید و در موارد کند. این تشبیهات و استعارات برخی معطوف به ویژگیگری میفارسی جلوه

اند. در این راستا، به سیر تطّور تاریخی پیوند میان شاه و خورشید در میان این ایزد شکل گرفته های انتزاعیدیگر ناظر بر ویژگی

هایش، حتی در زمان برخی اقوام باستانی پرداختیم. خورشید به عنوان یک پدیدار کیهانی و در هیئت قرصی نورانی، در تمام جلوه

اهمیت این ایزد را  ن اقوام آریایی و همسایگانشان،در میا است. در هند و شرق نزدیک،در اقوام کهن مورد پرستش بوده غیبتش،

کند، بلکه ها را از خواب بیدار میتوان از خلال متون باستانی تا متون متأخر دریافت. خورشید که به هنگام طلوع نه تنها انسانمی

هایی از این دست که در نوشتار شود. تصویروارهبخش پذیرفته میکم به عنوان خدای زندگیبخشد، کمای میبه طبیعت جان تازه

های باستان و میانه به دورۀ متأخر ادبیات ای از دورانحاضر بررسی شد نشان دهندۀ جریانی مستمر از انتقال باورهای اسطوره

ن نظم و نثر ای از متوهای تفکر ایرانی در آیینۀ فرهنگ ایرانی است. شواهد پیکرهمایهتر از آن نمودی از پیوستگی بنایرانی و مهم

برخاستن  نشستن و ازگاه گری او در ملأ عام، برگاهنشستن او، جلوهاو، براسب گاه و مقام شاهانۀفارسی به ما نشان داد که شاه، تخت

توانستیم دهند. ما ها و صفات بارز خورشید در متون متقدم ایرانی را بازتاب میاو، جملگی امتدادی از رابطۀ مفهوم شاهی با ویژگی

ها بگیریم. ها و تغزّلسراییردّ این شواهد را به وفور در متون و اشعار غیرروایی و غیرحماسی و غیر تاریخی، همچون مدیحه

روایی ادبیات فارسی نو متقدم )مانند شاهنامۀ -داد که پیوند باستانی شاه و خورشید در متون حماسینوشتار حاضر به سهم خود نشان 

تصویری یافته است. روندی که از دیدگاه ما نشانۀ اثرپذیری آگاهانۀ ادیب -ن تاریخی دوران اسلامی( امتدادی مفهومیفردوسی و متو

 ای باستانی است.های اسطورهزبان از روایتو سخنور فارسی

آن و نقش آن در برساخت شود، نگاه به استعاره، تعریف همانی شاه و خورشید مطرح میدر عین حال، هر جا که در متون ادعای این

استعاره دلالت آگاهانۀ یک محتوای  (Cassirer Ernst) بخشد. از دیدگاه ارنست کاسیررای را نیز اهمیت میروایات اسطوره

ای به محتوای اصلی شباهت داشته باشد. در این فرایند از مفهومی به اندیشگی به محتوای دیگری است که از یک نظر و تا اندازه

انجامد. شود. این فرایند به یکی انگاشتن مفاهیم ظاهراً متفاوت میکنیم. در واقع یک مفهوم نمایندۀ مفهوم دیگر مییگر گذر میمفهوم د

همانی و به تبع پردازانۀ صرف به سمت یک باور ایناز یک تعبیر سخن« شاه خورشید است»در چنین رویکردی گزارۀ استعاری 

های آن را کند. از این منظر شاه با وجود آنکه جزئی از یک کل است، همۀ ویژگیتر یکسانی گذر میآن، ادعای تکرارشونده و متوا

ای از پادشاه در قالب استعاره همانند کردن شاه در صفات گوناگونش به خورشید، به خلق تصویری اسطوره xviکند.با خود حمل می

ای در روزگاری که دیگر هیئتی استعاری مواجهیم. آفرینش موجودی اسطورهای از خلق اسطوره در ما با گونهجا اینانجامد. می

گو صاحبِ منصب شاهی را بدل ها( جایی ندارد. سخنور فارسیها و حماسهاسطوره جز در میراث روایی ایرانیان )در قالب قصه

ای که در با توجه به گرایش تازه ا پاس داشت.به تدبیرش معتمد بود، به قدرتش تکیه کرد و او ر بایدکند که ای زنده میبه اسطوره

شاه خورشید » رسد گزارۀ استعاریشود به نظر میشناختی زبانشناسی شناختی مشاهده میمیان اهل تحقیق به مبانی نظری و روش

مورد  ،(Johnson) و جانسن (Lakoff)های مفهومی لیکاف استعاره به ویژه نظریۀ ،شناسی شناختیتواند در حوزۀ معنی، می«است

 (. ۱۳۹۹زاده، مطالعه و تجزیه و تحلیل قرار بگیرد )برای آگاهی بیشتر نگاه کنید به قاسم

 

 کتابشناسی: 

، ترجمۀ جعفر شعار. تهران: انتشارات تاریخ پیامبران و شاهان )تاریخ سنی ملوک الارض و الانبیاء((. ۱۳۶۷اصفهانی، حمزه ) -

 امیرکبیر.
 . تهران: انتشارات معینتاریخ جامع ایران، جلد دوم، بخش تاریخ اساطیری ایران«: گیومرت(. »۱۳۹۴)آموزگار، ژاله  -



 

 تهران: انتشارات معین.   زبان، فرهنگ، اسطوره.(. ۱۳۸۶آموزگار، ژاله ) -

 پارسه.. ترجمۀ مانی صالحی علامه. تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب اسطوره و واقعیت(. ۱۳۹۳میرچا )الیاده،  -

 . تهران: انتشارات نیلوفر. ۱. ترجمۀ مانی صالحی علامه. ج های دینیتاریخ اندیشه(. ۱۳۹۴الیاده، میرچا ) -

   بنگاه ترجمه و نشر کتاب پارسه.. ترجمۀ محمدکاظم مهاجری. تهران: تصاویر و نمادها(. ۱۳۹۹الیاده، میرچا ) -

 . ترجمۀ جواد فیروزی. تهران: انتشارات ققنوس. ستانهای دوران بادین(. ۱۳۹۸آیلز جانستون، سارا ) -

 . ترجمۀ باجلان فرخی. تهران: انتشارات اساطیر.اساطیر مصر(. ۱۳۷۵ایونس، ورونیکا ) -

 . تهران: انتشارات توس.  بندهش(.  ۱۳۸۵بهار، مهرداد ) -

 . تهران: انتشارات آگه.  پژوهشی در اساطیر ایران(.  ۱۳۷۸بهار، مهرداد ) -

 المعارف بزرگ اسلامی.  . تهران: مرکز دائرةبندهشن(. ۱۳۸۴الله )پاکزاد، فضل -

 . تهران: انتشارات اساطیر. اوستاخرده (. ۱۳۸۰پورداود، ابراهیم ) -

 . تهران: انتشارات اساطیر.   یسنا(. ۱۳۸۰پورداود، ابراهیم ) -

 . تهران: انتشارات اساطیر.  ۱. ج یشت ها( الف. ۱۳۹۴پورداود، ابراهیم ) -

 . تهران: انتشارات اساطیر.  ۲. ج یشت ها( ب.  ۱۳۹۴پورداود، ابراهیم ) -

 المعارف بزرگ اسلامی.. تهران: مرکز دایرة۱. ج شاهنامه فردوسی(. ۱۳۸۶خالقی مطلق، جلال ) -

 المعارف بزرگ اسلامی.. تهران: مرکز دایرة۲. ج شاهنامه فردوسی(. ۱۳۸۶خالقی مطلق، جلال ) -

 تهران: موسسۀ مطالعات و تحقیقات فرهنگی.  های زاداسپرم. گزیده(. ۱۳۶۶راشدمحصل، محمدتقی ) -

 تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.دینکرد هفتم. (. ۱۳۸۹راشدمحصل، محمدتقی ) -

. پژوهشنامۀ ادب غنائی«. جلوۀ اسطورۀ خورشید در آن شعر خاقانی و(. »۱۳۷۸، فهیمه )پورراشدمحصل، محمدرضا، حاجی -

 . ۱۱شمارۀ 

نشریه نامۀ «. وار ساختارى كاركردى نمادهاى قدرت در اشعار خاقانىتحلیل نمونه(. »۱۳۹۲پور، نسرین )رضایتی، محرم، کریم -

 . ۱۸، شمارۀ شناسیانسان

 . ترجمۀ عبدالحسین شریفیان. تهران: انتشارات اساطیر. ۱ج  ا.هها و حماسهاساطیر جهان، داستان(. ۱۴۰۱روزنبرگ، دوناّ ) -
: ۵۴های ایرانی های پهلوی و پژوهش(. گنجینه دستنویس۱۳۵۷اسا، کیخسرو. )طاووسی، محمود؛ نوابی، ماهیار؛ جاماسپ- 

 .آسیایی، دانشگاه پهلوی: بندهش ایرانی، روایات امید اشا و هیشتان و جز آن )بخش نخست(. شیراز: مؤسسه ۲دستنویس ت د 
 ، ترجمۀ سعید ارباب شیرانی. تهران: مرکز نشر دانشگاهی.تخیلّ فرهیخته(. ۱۳۷۲نورتروپ )فرای،  -

. تهران: مؤسسۀ چاپ و نامه(کارنامۀ اردشیر بابکان )با متن پهلوی، آوانویسی، ترجمۀ فارسی و واژه(. ۱۳۸۶وشی، بهرام )فره -

 انتشارات دانشگاه تهران. 

 . تهران: انتشارات ارجمند.  پژوهی استعاره قطره در نهان خانه صدفای بر شناختمقدمه(. ۱۳۹۹الله )زاده، حبیبقاسم -

 (. زبان و اسطوره. ترجمۀ محسن ثلاثی. تهران انتشارات مروارید. ۱۴۰۳کاسیرر، ارنست ) -

 تهران: نشر علمی.  . ترجمۀ رقیه بهزادی. فرهنگ نمادهای آیینی(. ۱۳۹۲کوپر، جی.سی ) -

. ترجمۀ ژاله آموزگار،، احمد ای ایرانهای نخستین انسان و نخستین شهریار در تاریخ افسانهنمونه(. ۱۳۹۳سن، آتور )کریستین -

 تفضلی. تهران: نشر چشمه.   

 . ترجمۀ رقیه بهزادی. تهران: موسسۀ مطالعات و تحقیقات فرهنگی.هاهیتی(. ۱۳۷۱گرنی، الیور) -

 . تهران: انتشارات امیرکبیر  تاریخ گزیده(. ۱۳۸۱توفی، حمدالله )مس -

 ، تهران: موسسۀ انتشاراتی فرهنگی فروهر.هابررسی هفت(. ۱۳۸۲میرفخرایی، مهشید ) -

 . تهران: موسسۀ انتشارات آگه. ۱(. سمک عیار. ج ۱۴۰۳ناتل خانلری، پرویز ) -

- Anklesaria, B. T. (1956). Zand-Ākāsīh: Iranian or Greater Bundahishn. Bombay: Rahnumae 
Mazdayasnan Sabha. 
- Bekman, Gary ( 2003). “My Sun-God”. Reflections of Mesopotamian Conceptions of Kingship among  
the Hittites. University of Michigan,  
- Condino, Meggin (2009). U.X.L Encyclopedia of World Mythology. Detroit: Gale. 
- Dhabhar, E. B. N. (1949). Pahlavi Yasna and Visperad. Bombay: The Fort Printing Press. 
- Dorson, R. M. (1955). “The Eclipse of Solar Mythology”. The Journal of American Folklore, 68. 



 

- Gahlin, Lucia. (2007). Egypt: Gods, Myths & Religion: A Fascinating Guide To The Mythology And 
Religion Of Ancient Egypt. Lorenz Books. 
- Geldner, K. F. (1896). Avesta: the sacred books of the Parsis. Stuttgart: Kohlhammer. 
- Guterbock, Hans.G. (1961). “Hittite Mythology”. Mithologies of The Ancient World. Editted by 
Samuel Noah Kramer. New York: Anchor Books.      
- Jones, Sir William (1807). The works, Vol. XIII. London: J. Stockdale and J. Walker. 
- Kapoor, Subodh (2000). The Hindus Encyclopaedia of Hinduism. Vol.4.  New Delhi: Cosmo 
Publications. 
- Lakoff, G., & Johnson, M. (1981). Metaphors we live by. University of Chicago Press. 
- Madan, D. M. (Ed.). (1911). The Dinkard: The original Pahlavi text (Vol. 2). Bombay: The Fort 
Printing Press. 
- Menon, R. (2009). The Complete Mahabharata. New Delhi: Rupa Publications. 
- Monier-Williams, M. (1899). A Sanskrit-English dictionary: Etymologically and philologically 
arranged with special reference to cognate Indo-European languages. Oxford: Clarendon Press. 
- Moor, Edward (1810). The Hindus Pantheon. New Delhi: Asian Educational Services. 
- Müller, Friedrich Max. (1868). “Comparative Mythology”: Chips from a German Workshop, Volume 
II: Essays on Mythology and Folk-lore, Longmans, Green, and Co. 
- Müller, Friedrich Max. (1878).  The Early Sociology of Religion, Volume II, Lectures on the Origin 
and Growth of Religion, Lecture VI. London: Routledge/Thoemmes Press. 
- Parmeshwaranand, Swami (2001). Encyclopedic Dictionary of Puranas. New Delhi: Sarup & Sons.  
- Pritchard, James B. (1969). “Hittite Historical Texts, translated by Albrecht Goetze”: Ancient Near 
Eastern Texts Relating to the Old Testaments. New Jersey: Princeton University Press. 
- Robertson, John F. (2005). “Social Tensions in the Ancient Near East”: A Companin to The Ancient 
Near East. Edited by Daniel C Snell. USA: Blackwell publishing.  
Sanjana, D. D. P. (1896). The Karname I Artakhshir I Papakan: being the oldest surviving records of the 

Zoroastrian emperor Ardashir Babakan. Bombay: Education Society’s Steam Press. 

 - Smith, Gary V. (1982). “The Concept of God/The Gods as King in the Ancient Near East and the Bible”: 
Trinity Journal, Vol TRINJ, 03:1,18-38. 
-Wilkins, W. J. (1913). Hindu Mythology: Vedic and Purānic. California: Thacker, Spink. 
- Yamamoto, Hajime (2015). “Communication between the Gods and the Hittite King”. The 8th CISMOR 
Conference on Jewish Studies.  



 

 

i Lord of Susa 

ii برای آگاهی بیشتر نگاه کنید به کتاب and Growth  The Early Sociology of Religion, Volume II, Lectures on the Origin

of Religion, Lecture VI.،  ،266تا  264صفحات از فردریش ماکس مولر. 

iii برای آگاهی بیشتر نگاه کنید به کتاب .Chips From A German Workshop, Vol. II،  ،لۀمقااز فردریش ماکس مولر Comparative 

Mythology،  ۱46تا  ۱صفحات. 

iv به  کنید نگاه بیشتر آگاهی برایJournal of American Folklore, 68 از ریچارد م.دورسن، مقالۀ ،The Eclipse of Solar “

Mythology” ، 416تا  393صفحات.  

  v  سنسکریتمتون تثلیث در  مفهوم "mūrti-Tri" /( است. این واژه متشکل از دو بخش شکلسه )سه صورت"-Tri " و  3به معنای عدد" 

mūrti" (460: 1899)ویلیامز،  .است شکلیا ت به معنای صور 

vi Sa Re 

vi i   :اوستایی -əšaam  

vi i i  :اوستایی -iiara  

i x  :اوستایی -a.asp t̰auruua 

x  «های برخی مورخین از جمله بلعمی و ثعالبی در نوشته -«شاه کوه» اللفظی برابر است با که به شکل تحت-است. این لقب « گیومرت»لقب « گرشاه

گرشاه تصریح ۀ در شکاف کوه سکنی داشت. فردوسی نیز در شاهنامه بدون ذکر واژ گیومرتآمده است. با این استدلال که چون زمین ویران بود، 

یا « گلشاه» گیومرتخوارزمی معتقدند که  اصفهانی، مسعودی و ۀدر کوه سکنی گزیده است. برخی دیگر از مورخان از جمله  حمز گیومرتکند که می

بر او فرمان براند، پس او بر گل پادشاهی  گیومرتبوده است، با این وجه تسمیه که چون زمین خالی از سکنه بود، کسی وجود نداشت تا « الطینملک»

. مورخانی چون بیرونی نیز به هر دو لقب اخته بودشد که خداوند او را از گل سنامیده می« گلشاه»بدان دلیل  گیومرتکرد. دمشقی معتقد است می

تواند تصحیفی از گرشاه باشد. هر چند که در برخی متون این واژه به هزوارش های خاص خط پهلوی کتابی، گلشاه میاند. با توجه به مؤلفهاشاره کرده

-کنند به یک اساس میارائه می معتقدان به هر یک  از دو قرائتشود. به هر روی استدلالی که نوشته شده و بی هیچ تردیدی همان گلشاه خوانده می

برای آگاهی بیشتر نگاه کنید به  )سازی و آبادانی زمین نیاورده بودند ای است که مردمان هنوز روی به خانهدوره ۀنمایند گیومرتانجامد، و آن اینکه 

 (.508-507: ۱۳۹۳سن،کریستین

xi  اوستایی: (اندروای-vāyuب: ۱۳۹4هوا است و یشت پانزدهم، رام یشت، به او اختصاص دارد. )برای آگاهی بیشتر نگاه کنید به پورداود،  ( ایزد

 (40: ۱۳78و بهار،  ۱۳7 -۱۳4

xii به این صورت آمده است:  همین عبارت در تفسیر پهلوی یسن نهم"xwaršēd nigerištom az mardōmān"  ،( 57: ۱۹4۹)دابار 

xiii Servant of his God 

xivxvarnāg~/ Manušxvarnag : منوش»در بندهشن « خورنرمنوش»این واژه به این صورت در بندهشن نیامده است، بلکه نیای منوچهر و پدر »

را به عنوان فرزند « منوش خورنگَ»رود، ترکیب ، هنگامی که از نسب زرتشت سخن می7از دینکرد  2در فصل «. بینیخورشیدبه»است، با لقب 

 ( ۳8: ۱۳8۹بینیم. )راشدمحصل، نیای منوچهر مینریوسنگ و 

                                                           



 

                                                                                                                                                                                    
xv پهلوی :Ardaxšīr 

xvi  از ارنست کاسیرر، ترجمۀ محسن ثلاثی.« زبان و اسطوره»برای آگاهی بیشتر نگاه کنید به کتاب 


